
Harmlosigkeit

Harmlosigkeit  und Unschuld gehören für mich zusammen und erin-
nern mich an das Symbol vom Lamm. Jesus wurde als Lamm Gottes
bezeichnet, als Symbol der Unschuld. „Der Löwe und das Lamm, die
beieinander  liegen,  symbolisieren,  dass  Stärke  und  Unschuld  nicht
miteinander in Konflikt sind, sondern von Natur aus in Frieden mit-
einander leben.“ (T-3.I.5:3)

In der vollkommenen Harmlosigkeit liegt die größte mir zu Verfügung
stehende Stärke.  Harmlosigkeit  bedeutet,  die  Fähigkeit  angreifen zu
können, vollständig loszulassen, physisch, verbal und vor allem in Ge-
danken. Die Unfähigkeit angreifen zu können, schließt spiegelbildlich
die Unfähigkeit sich verteidigen zu können oder müssen, mit ein. In
der Verteidigungslosigkeit resp. der Wehrlosigkeit liegt meine wahre
Stärke.  Denn wenn es  etwas  zu  verteidigen  gäbe,  wäre  in  mir  der
Wunsch gegenwärtig, dass die Dinge seien, wie sie nicht sind.  „Die
Wirklichkeit aller Dinge ist völlig harmlos, weil völlige Harmlosigkeit
die Bedingung ihrer Wirklichkeit ist. Sie ist auch die Bedingung dafür,
dass du ihrer Wirklichkeit gewahr bist.“ (T-8.IX.2:1-2)

Die Wirklichkeit bedarf keiner Verteidigung. Sie ist einfach. Und da
sie keiner Verteidigung bedarf, kann sie auch nicht angegriffen wer-
den. Bei einem Angriff würde sie einfach aus dem Gewahrsein ent-
schwinden. Und hier liegt mein scheinbares Problem. Mir ist die Wirk-
lichkeit abhanden gekommen. Die Wirklichkeit kann nur im Zustand
vollkommener Harmlosigkeit wieder erkannt werden. Also muss ich
lernen, vollkommen harmlos zu werden, um die Bedingung für die Er-
kenntnis zu erfüllen. Wenn ich mich in den Gedanken der Harmlosig-

keit vertiefe, breitet sich in meinem Geist Frieden aus. Dazu brauche
ich gar nichts zu tun, ein weiterer Gedanke, der damit zusammenhängt.

„Irgendetwas tun bezieht den Körper ein. Wenn du begreifst, dass du
nichts zu tun brauchst, hast du den Wert deines Körpers aus deinem
Geist  abgezogen. Hier ist die schnelle, offene Tür, durch die du an
Jahrhunderten der Anstrengung vorbeischlüpfst und der Zeit entrinnst.
Nichts tun heißt ruhen und einen Ort in dir schaffen, an dem die Akti-
vität des Körpers aufhört, Aufmerksamkeit von dir zu fordern. An die-
sen Ort kommt der  HEILIGE GEIST und dort weilt  ER.“ (T-18.VII.7:1-
3,7-8) Im Gedanken der Harmlosigkeit  nähere ich mich dem stillen
Zentrum im Inneren, wo Ruhe und Frieden herrschen. Ich mache es
mir zur Gewohnheit, diese Gedanken bei meinen häufigen Spaziergän-
gen anzuwenden und in Harmlosigkeit in die stille Mitte des Geistes
einzutauchen.

In diese Übung kann der Körper einbezogen werden. Wenn ich mich
durch eine Menschenmenge bewege, ist mein Geist dauernd damit be-
schäftigt, sich zu überlegen, ob ich der vor mir auftauchenden Person
nach rechts, links, oder gar nicht auszuweichen brauche. Oftmals zeiti-
gen diese Abwägungen ein falsches Ergebnis, weil die Person, die mir
entgegenkommt, sich nicht wie vorgestellt verhält, und nur mit Mühe
im jeweils  letzten  Moment  ein  Zusammenstoßen verhindert  werden
kann. Mein vom Einssein abgesondertes Denken ist somit nachweis-
lich fehlerhaft. Wie wäre es, gar nichts zu denken? Ich beginne, ein-
fach im Bewusstsein der vollkommenen Harmlosigkeit aus der stillen
Mitte  heraus  mir  dabei  zuzuschauen,  wie ich mich durch die  Men-
schenmenge bewege, ohne dabei etwas zu denken, ohne irgendwelche
Abwägungen  zu  treffen.  Erst  erfordert  es  bewusste  Konzentration,
aber dann bewege ich mich mit Leichtigkeit durch die Menschenmen-
ge.  Es  ist  fast  schon erstaunlich,  dem Körper  beizuwohnen,  wie  er

Bernhard Gerstenkorn, 10.09.20 1/2



manchmal ausweicht, manchmal auch nicht, das Verhalten der entge-
genkommenden Person fehlerfrei voraussieht, ohne je zusammenzusto-
ßen. Es ist tatsächlich so, wie wenn ich einem Film zuschauen würde.

Die Praxis der Harmlosigkeit  verleugnet die Interpretation des Ego,
dass die  mir  entgegenkommende Person meinem Voranschreiten im
Wege steht, mein Gegner oder Feind ist, und ich mich zu verteidigen
brauche. Die Ergebnisse dieser Praxis sind so überzeugend, dass ich
mich unter Menschen immer wieder daran zu erinnern versuche, ganz
bewusst nichts zu denken und harmlos zu sein. Dadurch lasse ich mich
durch die anderen an meine Harmlosigkeit und ihre eigene erinnern.
„Die einzige Sicherheit liegt darin, den HEILIGEN GEIST auszudehnen,
denn sowie du  SEINE Sanftmut in anderen siehst, nimmt dein eigener
Geist sich selbst als völlig harmlos wahr.“ (T-6.III.3:1)

Wenn ich mich daran erinnere, ist es jeweils wie wenn ein Schalter
umgelegt  wird  und alles  ist  harmlos.  Ich  kann  nie  eine  Person  als
harmlos und gleichzeitig eine andere daneben als gefährlich betrach-
ten. Harmlosigkeit ist nie selektiv. Sie ist immer total, entweder alles
oder nichts, mich eingeschlossen. Darin ist sie gleich wie die Erkennt-
nis.  Irgendwann macht sich aber die unbewusste Schuld wieder be-
merkbar, indem unreine Gedanken in Form von Angriffs- oder Vertei-
digungsgedanken  auftauchen.  „Die  notwendige  Bedingung  für  den
heiligen Augenblick ist nicht, dass du keine unreinen Gedanken hast.
Sie  ist  jedoch,  dass  du  keine  hast,  die  du  behalten  möchtest.“ (T-
15.IV.9:1-2)  In  die  Harmlosigkeit  einzugehen  scheint  dem heiligen
Augenblick zu entsprechen. Die Gedanken, die mich daraus entfernen,
bieten sich für die Praxis der wahren Vergebung an. Ich kann mir die
unreinen Gedanken bewusst machen, sie loslassen und mich wieder
nach innen an den Heiligen Geist wenden.

In der Harmlosigkeit wird etwas vom Urzustand des reinen Geistes er-
fahren. Die Eigenschaft der Harmlosigkeit scheint als Bedingung für
das Erlangen der Erkenntnis bedeutsam zu sein, weil sie im Kurs oft
angesprochen wird, auch im Zusammenhang mit Heilung und als Vor-
aussetzung, wirklich hilfreich sein zu können.  „GOTT wird jedesmal
gepriesen, wenn irgendein Geist lernt, ganz und gar hilfreich zu sein.
Das ist unmöglich, ohne ganz und gar harmlos zu sein, weil die beiden
Überzeugungen nebeneinander bestehen müssen. Die wahrhaft  Hilf-
reichen sind unverletzbar, weil sie ihre Egos nicht schützen und sie so-
mit nichts verletzen kann.“ (T-4.VII.8:1-3)

Im Bewusstsein der Harmlosigkeit kann ich mir vorstellen, über Kör-
per hinweg zu sehen und nur noch auf die großen Strahlen zu schauen.
Nur die Harmlosigkeit zu sehen heißt die großen Strahlen zu sehen.
Der  Wille  zur  Harmlosigkeit  entspricht  dem Annehmen der  Sühne.
„Die  SÜHNE ist der Inbegriff der Harmlosigkeit und gießt nur Segen
aus.“ (T-3.I.7:2)

Wenn ich mich in die Harmlosigkeit begebe, das Denken weglege und
der inneren Führung folge, ist es, wie wenn ich meinen eigenen freien
Willen beiseite lege. Das ist die Voraussetzung, denn Konfliktfreiheit
schließt das Vorhandensein von mehr als einem einzigen Willen aus.
Und Harmlosigkeit ist frei von Konflikt. Doch wie mit diesem Üben
erfahren werden kann, ist der getrennte freie Wille sowieso nur eine
vom Ego hochgehaltene und eingebildete Illusion. Und wirkliche Frei-
heit werden wir nur im grenzenlosen reinen Geist erleben.

Bernhard Gerstenkorn, Sachbuchautor und Essayist, Homepage: Medea, die verlorene Tochter

Harmlosigkeit  2/2

https://www.medeadieverlorenetochter.webnode.com/

